
MICHEL DE MONTAIGNE

SOBRE LA EDUCACIÓN  
DE LOS HIJOS

precedido por

SOBRE LOS MAESTROS

Edición y traducción  
de Mauro Armiño



Colección Historia y pensamiento, 59
Serie Perspectivas, 3

© Edición y traducción del francés, Mauro Armiño, 2026
© De esta edición, Festina Lente Ediciones, SLU, 2026

Todos los derechos reservados.

Primera edición: enero, 2026

Publicado por Punto de Vista Editores
C/ Mesón de Paredes, 73
28012 (Madrid, España)
info@puntodevistaeditores.com
puntodevistaeditores.com
@puntodevistaed

Coordinación editorial: Miguel S. Salas
Corrección: Luis Porras Vila
Diseño de cubierta: Ezequiel Cafaro
Imagen de cubierta: El maestro severo, Jan Steen (1626-1679), pintura  

al óleo, colección particular.

ISBN: 979-13-87624-40-8
Thema: DNL, JNAM
Depósito legal: M-622-2026

Impreso en España – Printed in Spain

Artes Gráficas Cofás, Móstoles (Madrid)

Este libro ha sido impreso en papel ecológico, cuya materia prima pro-
viene de una gestión forestal sostenible.

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública 
o transformación de esta obra solo puede ser efectuada con la autoriza-
ción de los titulares, con excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO 
(Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o 
escanear algún fragmento de esta obra. www.conlicencia.com



Sumario

Prólogo	 9

Nota de edición	 29

Bibliografía	 31

Sobre los maestros	 35

Sobre la educación de los hijos	 63

Cronología de Michel de Montaigne	 141



9

Prólogo

Fue Erasmo uno de los pensadores que planteó 
en el siglo xvi el problema de la educación, viejo 
tema que ya habían tratado los filósofos griegos. 
Montaigne va a insistir en el tema a lo largo de 
los Ensayos, pero dedica de modo concreto y es-
pecial al problema dos de sus ensayos del tomo I,  
los capítulos XXIV y XXV: «Sobre los maestros» 
y «Sobre la educación de los hijos». Como siem-
pre, recopila para ello citas de los Antiguos para 
pasarlas por el tamiz de su propia experiencia vi-
tal y del pensamiento que ha ido forjando sobre 
un tema que afectaba a la Europa «civilizada». 
Las quejas sobre la incultura de la clase dominan-
te —Montaigne pertenece a ella, y habla desde 
ella— era cosa sabida que traspasaba fronteras; 
por ejemplo, en Italia, que consideraba el aumento 
de la incultura francesa entre la nobleza desde 
la época de los Valois, que habían reinado des-
de 1265 hasta 1589; un poeta como Torquato 
Tasso (1544-1595), célebre autor entonces por su  
Jerusalén liberada (1581/1582), lo asegura en  
su Lettera nella quale paragona l’Italia alla 
France. Italia estaba ya en pleno Renacimiento 



10

iniciado a finales del siglo xv —aunque a princi-
pios del xiv empezaron a apuntar características 
fundamentales del movimiento—: después de 
siete reyes Valois, el último, Carlos VIII, inició 
la primera guerra de Italia (1494-1497) a cuenta 
de los derechos de la casa de Anjou sobre el rei-
no de Nápoles. Para Tasso, y Montaigne está de 
acuerdo con él sobre las causas, el exceso de ci-
vilización en Italia provocó su derrota frente a la 
fuerza sin el menor atisbo de cultura de Francia. 

Los Ensayos podrían tildarse de eminen-
temente autobiográficos por la cantidad de 
referencias que, en medio de su concepción del 
mundo, incrusta Montaigne sin más pretensión 
que la de ofrecerse como ejemplo —de la edu-
cación recibida, como en estos dos ensayos— o 
como protagonista de un viaje a Italia o de sus 
intervenciones «diplomáticas» entre facciones 
rivales de la política francesa; pero desde lue-
go no es autobiografiarse el objetivo del libro. 
Aquí y allá hay referencias y alusiones a la vida 
del autor que se pueden tomar como correas de  
transmisión sentimental, de intentos de proxi-
midad entre Montaigne y el lector, al que pa-
rece acercarse con una confidencia personal e 
íntima. El hecho está en la médula misma de la 
escritura de Montaigne, que cree en sus ensa-
yos como en una conversación consigo mismo 
y, por lo tanto, con quien los lee; este puede 
tener la sensación de que el autor está al otro 



11

lado del sillón, diciendo, aconsejando, mos-
trándose o exhibiéndose como ejemplo, como 
protagonista de hechos que pueden suceder a 
todo humano en cualquier contexto.

Michel Eyquem de Montaigne (1533-1592) 
deja rastros en sus Ensayos tanto de su vida 
pública como de su vida privada, pero, eviden-
temente, solo refiere datos de una parte de esa 
existencia que empezó en el château de Saint- 
Michel-de-Montaigne, castillo-fortaleza familiar 
comprado por su bisabuelo, Ramon Eyquem 
(1402-1478), un burgués enriquecido con el co-
mercio del bacalao. El abuelo, que continuó los 
negocios familiares, heredó ese señorío de Mon-
taigne, cuya compra había ofrecido a la familia 
un primer escalón hacia el acceso a la nobleza. 
Lo confirmará el padre de nuestro filósofo, Pie-
rre Eyquem (1495-1568), al abandonar su estado 
de comerciante burgués y plebeyo para iniciar 
la carrera de las armas (1515-1527) y participar 
al lado del rey Francisco I en varias de las gue-
rras de Italia. Hacía años, desde 1519, que tenía 
derecho a declararse «hombre noble, señor de 
Montaigne, escudero», pero no le bastó con 
esas campañas militares: intervino en la vida 
pública de Burdeos como consejero y más tarde 
alcanzó el cargo más honorífico de su vida, el 
de alcalde de Burdeos (1554-1556), que le per-
mitió viajar a la corte parisina para negociar 
el restablecimiento de los privilegios de su  



12

ciudad, sobre todo los referentes al comercio 
del vino. 

En cuanto a su madre, Antoinette de 
Louppes de Villeneuve (López de Villanueva, 
ca. 1511-1601), procedía de una de las muchas 
familias de marranos —judíos conversos sos-
pechosos de seguir practicando su antigua y 
prohibida religión—, oriunda de Zaragoza, 
instalada a finales del siglo xv en Toulouse, no 
sin motivo: a la familia perteneció Pablo López 
de Villanueva, judío quemado vivo en 1491 por 
la Inquisición española.1 También los López 
de Villanueva se habían dedicado con éxito al 
comercio en su nueva patria, integrándose per-
fectamente en la sociedad y costumbres de cris-
tianos franceses hasta el punto de sospecharse 
que Antoinette profesó la religión protestante, 
cuestión delicada porque las históricas guerras 
de religión iban a estallar en vida de Montaigne: 
entre 1562 y 1598 fueron ocho esas guerras 
declaradas entre partidarios del catolicismo y 
partidarios del protestantismo. El ascenso a la 
corona de Enrique IV, primer borbón que ocupa 
el trono francés, acaba con esas luchas; el nuevo 
rey, de religión protestante, no tiene empacho 
en proclamar, según la frase apócrifa que se le 
atribuye: «París bien vale una misa», ya que la 

1	 Sophie Jama ha estudiado en L’Histoire juive de Montaigne 
(Flammarion, 2001) la influencia del pensamiento judío y de los 
cristianos nuevos, como lo era su madre, en los Ensayos.



13

ley francesa exigía la religión católica a quien 
fuera su monarca. Se iniciaba el período de ma-
yor brillantez de Francia, con la primera etapa 
del reinado de Luis XIV como su punto culmi-
nante, y con el biznieto del Rey Sol, Luis XVI,  
guillotinado en 1793 tras la Revolución france-
sa, como su mayor descalabro.

Durante las ausencias militares de su es-
poso, Antoinette se hizo cargo de la dirección 
de la hacienda; su fuerte personalidad influyó 
en su trabajo como «intendente» comprando y 
cambiando tierras, hasta el punto de mostrarse 
orgullosa, en su testamento, de haber «bonifica-
do y aumentado» la maison Montaigne. Orgullo 
legítimo para Antoinette, cuya expresión no 
deja de ser un dardo contra el escaso beneficio 
que su hijo Michel aportó a la hacienda familiar.

En contacto con humanistas durante las 
campañas italianas, cuando ya el Renacimien-
to avanzaba en el país transalpino, Pierre Ey-
quem adoptó para su hijo un sistema educativo  
poco frecuente; enviado a poco de nacer a casa  
de una nodriza, en Papassus, aldea situada a  
50 kilómetros de Burdeos, Michel de Montaigne 
agradecerá a su padre esta decisión que tenía por 
objeto, según sus palabras, conciliarlo «con el 
pueblo y esa clase de hombres que tienen nece-
sidad de nuestra ayuda […]. Su designio no salió 
del todo mal, me consagró de buen grado a los 
pequeños». El filósofo agradecerá siempre «al 



14

mejor de los padres» ese sistema de enseñanza, 
rematado más adelante con el encargo a su hijo 
de traducir el Liber Naturae sive creaturarum, 
del filósofo y teólogo de la universidad de Tou-
louse, barcelonés de nacimiento, Raimundo de 
Sabunde (Ramón Sibiuda, ca. 1385-1436). Mon-
taigne no dudará en integrar esa traducción en 
el libro II de los Ensayos (capítulo XII) bajo el 
título de «Apología de Raimond de Sebonde». 

Pierre Eyquem conocía los principios dicta-
minados por Erasmo para la educación de los 
hijos, y se atuvo a ese programa desde el princi-
pio. Más o menos a los dos años, cuando Michel 
regresa al castillo familiar, tendrá a un médico 
y profesor alemán —probablemente Gisbert 
Horst— como preceptor para que aprenda «las 
humanidades» y el latín, que en ese momento 
era la segunda lengua entre la élite europea 
cultivada, y que será la lengua materna de Mon-
taigne. Puede parecer estrambótica la decisión 
paterna y sus secuelas: tanto sus padres como 
la servidumbre y los vecinos más cercanos al 
castillo estaban obligados a hablar (o chapurrear 
al menos) algunas palabras en latín cuando el 
niño estaba presente. El propio Montaigne con-
fiesa que, al menos a los seis años, apenas tenía 
conocimientos de la lengua francesa. Pero Pierre 
Eyquem terminó rindiéndose, «se dejó arrastrar 
por la opinión común» y envió a su hijo al cole-
gio de Guyenne de Burdeos, importante centro 



15

de difusión humanista que giraba en torno a la 
figura de André de Gouveia (1497-1548), huma-
nista de origen portugués y pedagogo que había 
sido rector de la Universidad de París en 1533.

Los seis años que pasó en el colegio de Guyen-
ne, más los estudios que luego hizo de Derecho 
en las universidades de Toulouse y de París, per-
mitieron a Montaigne incorporarse al parlamen-
to de Burdeos en 1556 y desempeñar durante casi 
quince años el cargo de consejero jurado; su labor 
hará que, cuando se retire, reciba el título pura-
mente honorífico de gentilhombre de la cámara 
del rey, así como ser agraciado con ese mismo 
título por Enrique de Navarra y, más tarde, con-
decorado por el rey Carlos IX (1550-1574) como 
caballero de la orden de Saint-Michel. En esos 
quince años, que él mismo llama su «etapa po-
lítica», desempeñó en el parlamento de Burdeos  
distintos cargos, empezando en 1554 por el de 
consejero de la Cour des Aides (asuntos fiscales) 
del Périgeux, que le permitieron relacionarse con 
el parlamento de Burdeos (1557-1570) y con la 
corte, en especial con Pierre de Villeneuve (1639-
1697), marqués de Trans, que facilitó esos cargos 
y condecoraciones.2

En 1577 intervino además diplomática-
mente en los enfrentamientos provocados por 
las guerras de religión, tratando de acercar  

2	 El detalle de los cargos políticos que desempeñó puede ver-
se en la Cronología (pp. 141-154).



16

—a través del mariscal de Matignon (1525-1598), 
amigo y sucesor suyo en la alcaldía de Burdeos, 
además de teniente general del rey de la Nava-
rra francesa (a partir de 1589, Enrique IV de 
Francia)— a este y a su primo, el rey Enrique III  
(1551-1589). En la octava guerra de religión, este 
monarca se veía asediado por la Liga que forma-
ban los católicos enfrentados al protestantismo y 
dirigidos por el duque de Guise y por su primo, 
de religión hugonote. Tras el asesinato de Enri-
que III, que no dejaba heredero, el citado Borbón 
de Navarra (Enrique IV) se hacía con el cetro 
francés. El propio Montaigne confiesa que no 
fue muy importante su papel como mediador, 
que lo obligó a salir de su retiro de veinte años; 
la postura de Montaigne, fiel a ambos reyes 
aunque enfrentado a la Liga, no deja de tener 
un punto de ambigüedad dada su adscripción 
al grupo de católicos moderados.

La muerte de Pierre Eyquem en 1566 y la 
herencia recibida permitieron a nuestro autor 
retirarse de las obligaciones políticas y diplo-
máticas para dedicarse al ocio, a su afición por 
los libros —la lectura, luego la escritura—, des-
pertada en él durante su estancia en el colegio 
de Guyenne. Una vez retirado, solo lo sacará de 
su biblioteca, además de la citada intervención 
en favor del final de esa guerra de religión, la 
política de su región natal, asumiendo el cargo 
(1581), ya ejercido por su padre, de alcalde de 



17

Burdeos, para el que sería reelegido por otros 
dos años en 1883: hubo de enfrentarse enton-
ces a las luchas entre católicos ultras y mode-
rados, así como a la delicada situación en que 
se encontraba el mariscal de Matignon frente al 
futuro Enrique IV. Durante su segundo período 
como alcalde, se ausentó de la región cuando se  
declaró en Burdeos una peste que, en medio 
año, causó unas quince mil víctimas. Su justifi-
cación para esa ausencia y para su negativa a vol-
ver fue, según una carta, el temor al contagio; tal 
alejamiento no fue criticado por sus coetáneos, 
pero le ha sido reprochado por los comentaristas 
modernos. 

Hay dos hechos capitales en la vida y la 
obra de Montaigne. El primero, su amistad 
con Étienne de La Boétie (1530-1563), que a los  
18 años había escrito (en latín) un breve Dis-
curso sobre la servidumbre voluntaria, diatriba 
contra el absolutismo y la tiranía, cuyo ma-
nuscrito, aunque conocido por varios amigos e 
intelectuales, solo se publicaría, precisamente 
por Montaigne, en 1572; pero las Mémoires de 
l’Estat de France sous Charles Neufiesme de La 
Boétie, que contenían el Discurso, fueron conde-
nadas y quemadas en Burdeos en 1579. Cuan-
do Montaigne leyó las escasas páginas de ese 
Discurso, quiso conocer al autor; tuvieron sus 
primeros encuentros probablemente en 1558, 
en el palacio bordelés de l’Ombrière en el que 



29

Nota de edición

Sigo para la traducción de estos dos ensayos so-
bre la educación de Michel de Montaigne el texto 
de la edición póstuma de 1595, al cuidado de 
Marie de Gournay, a través de las ediciones más 
recientes dirigidas por Jean Céard («La Pochothè-
que», 2002) y por Jean Balsamo, así como las de 
Michel Magnien y Catherine Magnien-Simonin 
(«Bibliothèque de la Pléiade», 2017). También he 
tenido a la vista la de Pierre Villey, que sigue el 
ejemplar de Burdeos, desconocido durante cua-
trocientos años y editado en 1802 por Jacques 
André Naigeon por primeva vez. 

Traduzco a pie de página las citas literarias 
en latín, griego o italiano del original, y anoto 
de la forma más escueta posible las figuras his-
tóricas y las referencias geográficas a las que 
Montaigne alude, anotación que hubiera sido 
imposible sin las excelentes ediciones y dicciona-
rios sobre Montaigne citados en la Bibliografía.



SOBRE LOS MAESTROS1

1	 Montaigne utiliza el término pendatisme; pédant, término 
que la lengua francesa hereda del italiano pedante, de origen 
incierto, quizá una deformación de pedagogo, en Italia tuvo la 
significación de «maestro» desde mediados del siglo xv; pero 
ya en 1524 un escritor veneciano calificado como «el primer 
Moderno», Pietro Aretino (1492-1556), lo emplea en el sentido 
final de pedante: persona que hace gala de una cultura y de un 
saber recientemente adquirido y superficial. El término pedago-
go italiano fue identificándose en el habla popular con pedante, 
«el que va a pie, peatón» —derivado del latín pede, pie—, por 
acompañar constantemente a sus alumnos. El sentido de «en-
cargado de la educación de niños», ya desusado, por analogía y 
en sentido despectivo ha terminado designando en las lenguas 
derivadas del latín a persona «engreída y que hace inoportuno 
alarde de erudición, téngala o no en realidad» (DRAE). 



37

En mi infancia me enojé a menudo al ver en las 
comedias italianas2 a un maestro convertido en 
necio, y que el nombre de magister [maestro] 
apenas tenía significación más honorable entre 
nosotros. Porque, dado que me habían entrega-
do a su gobierno y custodia, ¿qué menos podía 
hacer que estar preocupado de su reputación? 
Yo trataba de excusarlos por la natural dispari-
dad que hay entre el vulgo y las personas excep-
cionales y eminentes por su juicio y saber, dado 
que unos y otros viven de forma totalmente 
opuesta. Pero no podía comprender que los 
hombres más distinguidos fueran los que más 
desprecio mostraban hacia ellos, testigo nues-
tro buen Du Bellay:

Mais je hais par sur tout un savoir pédantesque.3

2	 El comediógrafo italiano Francesco Belo (siglos xv-xvi) fue 
el primero en hacer una caricatura del humanismo en Il pedan-
te, comedia impresa en 1538, cuyo protagonista utilizaba una 
jerga pedante. Inauguraba una crítica de la pedantería que con-
tinuaron Pietro Aretino (El ridículo) o Della Porta (La criada).
3	 «Pero sobre todo odio un saber pedantesco», Du Bellay, Les 
Régrets. Ese libro, publicado en 1558 recogía los poemas escritos 
durante el viaje de Du Bellay a Roma de 1553 a 1557. Joachim 
du Bellay (1522-1560) estudió a los Antiguos y sobre todo a los 



38

Y es una costumbre antigua, porque Plutar-
co dice que griego y estudioso eran palabras de 
reproche y desprecio entre los romanos.4 

Después, con la edad, he descubierto que te-
nían muchísima razón, y que magis magnos cle-
ricos non sunt magis magnos sapientes.5 Pero sigo 
preguntándome cómo es que un espíritu rico por 
el conocimiento de tantas cosas no se vuelve más 
vivo y más despierto, y que un espíritu grosero y 
vulgar pueda albergar en sí mismo, sin mejoría, 
las reflexiones y los juicios de los espíritus más 
excelsos que han existido en el mundo. 

Al recibir a tantas mentes ajenas, tan vigoro-
sas y tan grandes, es preciso (me decía una joven, 
la primera de nuestras princesas,6 refiriéndose a 

poetas italianos; en 1549 publicó su Défense et Illustration de 
la Langue Française, manifiesto de los poetas de La Pléiade en 
el que proclamaba la necesidad de abandonar la retórica de las 
viejas formas y lanzarse a la escritura de los nuevos géneros: 
odas, elegías y epopeyas.
4	 Según Plutarco, en Roma los artesanos llamaban a Cicerón «el 
griego y el estudioso» (Cicerón, VI). Plutarco, historiador griego 
(ca. 46-ca. 120), fue autor de Vidas paralelas, donde compara y co-
teja de forma sistemática personajes históricos griegos y romanos.
5	 «Los mayores doctos no son los que más saben». Dicho 
medieval en latín macarrónico, que proclama el monje Jean des 
Entommeures, personaje del Gargantúa (cap. xxxvii) de Rabe-
lais, que seguirá a Pantagruel en los tres últimos libros del ciclo 
rabelesiano.
6	 Puede referirse a Catalina de Borbón (1559-1604), hermana 
de Enrique de Navarra (luego Enrique IV de Francia), o a la pri-
mera esposa de este, Margarita de Valois (1572-1599), repudiada 
por el monarca, que consiguió del Vaticano la anulación de su 
matrimonio.



39

alguien) que la suya se comprima, se reduzca y 
empequeñezca, para hacer sitio a las otras. 

De buena gana diría que, como las plantas 
se ahogan por exceso de agua y las lámparas por 
exceso de aceite, igual ocurre con la actividad 
de la mente por exceso de estudio y de materia. 
Saturada y embarullada por una gran diversi-
dad de cosas, pierde la capacidad de desenvol-
verse, y esa carga la tiene encorvada y encogida. 
Pero en realidad no ocurre eso, porque nuestro 
espíritu se ensancha cuanto más se llena. Y en 
los ejemplos de los Antiguos se ve, en cambio, 
que hombres muy competentes en el gobierno 
de los asuntos públicos, grandes capitanes y 
grandes consejeros en los asuntos del Estado, 
han sido al mismo tiempo muy sabios. 

En cuanto a los filósofos alejados de toda 
ocupación pública, es cierto que también fue-
ron despreciados a veces por la libertad de 
los autores cómicos de su tiempo,7 porque sus 
opiniones y sus maneras los volvían ridículos. 
¿Queréis convertirlos en jueces de los derechos 
en un proceso, de las acciones de un hombre? 
¡No están muy dispuestos! Todavía siguen bus-
cando si existe la vida, si hay movimiento, si el 
hombre es una cosa distinta de un buey, qué 
es actuar y sufrir, y qué clase de animales son 
las leyes y la justicia. ¿Hablan de un magistrado 

7	 Aristófanes se burla y ataca a Sócrates en su pieza Las nubes.



40

o le hablan? Lo hacen con una libertad irreve-
rente e incivil. ¿Oyen alabar a un príncipe o  
al rey? Para ellos es un pastor. Ocioso como un 
pastor ocupado en esquilar y sacar partido de 
sus ovejas, pero con mucha más crueldad que 
un pastor. ¿Estimáis más grande a alguien por-
que posee dos mil arpendes8 de tierra? Ellos se 
burlan, acostumbrados a considerar el mundo 
entero como si fueran una posesión suya. ¿Os 
jactáis de vuestra nobleza porque contáis con 
siete antepasados ricos? Hacen, sin embargo, 
poco caso de vosotros, porque no concebís la 
imagen universal de la naturaleza, y cuántos 
son los predecesores que ha tenido cada uno de 
nosotros: ricos, pobres, reyes, criados, griegos 
y bárbaros. Y aunque fuerais el quincuagésimo 
descendiente de Hércules, les pareceríais petu-
lante por hacer valer ese regalo de la fortuna. Así 
los despreciaba el pueblo, porque ignoraban las 
cosas primeras y comunes, y como presuntuosos 
e insolentes. Pero esta descripción platónica9 
está muy alejada de la que conviene a nuestros 
filósofos. Envidiaban a aquellos por estar por 
encima de las formas comunes, por despreciar 
la actividad pública, por haberse labrado una 

8	 Unidad de superficie anterior al sistema métrico; en la 
actualidad se emplea en Quebec (Canadá) y algunas zonas de 
Estados Unidos. El arpende francés medía 180 pies, aproxima-
damente 58,47 metros.
9	 La sátira de los filósofos «etéreos» anterior procede del 
diálogo Teeteto (174b-175 b) de Platón. 



41

vida particular e inimitable, regulada por cier-
tos principios elevados y sin alcance práctico. 
A los de hoy se los desprecia como personas 
que están por debajo de las normas comunes, 
por ser ineptos para los cargos públicos, por 
llevar una vida y unas costumbres bajas y viles 
siguiendo al vulgo. 

Odi homines ignava opera, philosopha sententia.10

En cuanto a esos filósofos, digo, así como 
eran grandes en ciencia, aún eran más grandes 
en todo género de acciones. Tanto es así que se 
dice de aquel geómetra de Siracusa11 que, apar-
tado de su meditación para poner en práctica 
algo en defensa de su país, concibió de pronto 
ingenios terroríficos con resultados que supera-
ban cuanto se pudiera creer, pero él mismo des-
preciaba todo lo que había salido de sus manos, 
por pensar que con ello había corrompido la 
dignidad de su arte, del cual esas obras no eran 
más que aprendizaje y pasatiempo. También a 
ellos, si alguna vez se vieron sometidos a la prue-
ba de la acción, se les vio volar con un vuelo tan 

10	 «Odio a los hombres, cobardes en la acción, filósofos solo 
en las palabras», verso de Marco Pacuvio (220-130 a. C.) citado 
por Aulo Gelio, Noches áticas, XIII, viii, 4.
11	 Arquímedes (ca. 287-ca. 212 a. C.), físico, inventor, matemá-
tico y astrónomo griego, considerado como uno de los cientí-
ficos más importantes de la Antigüedad. Cuando los romanos 
sitiaron Siracusa, se dice que Arquímedes construyó espejos 
que, reflejando el sol, incendiaban las naves enemigas, o má-
quinas capaces de levantar barcos en el agua.



42

alto que su corazón y su alma parecían haber 
aumentado y enriquecido por la comprensión 
de las cosas. Pero algunos, viendo el lugar del 
gobierno político ocupado por hombres incapa-
ces, se echaron atrás. Y el que preguntó a Cra-
tes12 hasta cuándo habría que filosofar recibió 
esta respuesta: «Hasta que no sean arrieros los 
que conducen nuestros ejércitos». Heráclito13 
entregó la realeza a su hermano. Y a los efesios, 
que le reprochaban pasar el tiempo jugando 
con los niños delante del templo, les dijo: «¿No 
es mejor hacer esto que gobernar los asuntos 
públicos en vuestra compañía?». A otros, que 
habían puesto su pensamiento por encima de 
la fortuna y de la sociedad, les parecieron ba-
jos y viles los sitiales de la justicia y los tronos 

12	 Crates de Tebas (368-288 a. C.), filósofo griego, discípulo de 
Diógenes y maestro del fundador del estoicismo, Zenón de Citio 
(334-262 a. C.). Escribió en verso obras literarias de las que solo 
nos han llegado fragmentos; en ellas difundía los principios de 
la escuela cínica y estoica. Refiere la anécdota Diógenes Laercio, 
escrita hacia la primera mitad del siglo iii d. C.: Vidas, opiniones 
y sentencias de los filósofos más ilustres, VI, 92.
13	 Heráclito de Éfeso (ca. 535-ca. 480), filósofo griego preso-
crático, cuya vida conocemos a través de la citada obra de 
Diógenes Laercio. Pertenecía a una familia aristocrática de la 
que heredó el cargo de Βασιλεύς —título que se otorgaba a 
distintos tipos de monarcas o soberanos históricos— en Éfeso, 
ciudad de la actual Turquía, incluida entonces en el Imperio 
persa. Su obra, hecha a base de aforismos y expresiones 
propias de un oráculo, ha influido en pensadores de la edad 
contemporánea, desde Søren Kierkegaard a Martin Heidegger 
pasando por Nietzsche. 




